
Dance and Arts Review – ISSN 2763-6569, 5(1), e202011                     1 doi: https://doi.org/10.51995/2763-6569.v3i1e202211 

Avaiable online at https://app.periodikos.com.br/journal/ijda 

DAR
Dance and Arts Review

                      Vol. 5, Issue 01, 2025

A DANÇA KIPÂE E A DANÇA SIPUTERENA PARA ALÉM DO DIA 19 DE ABRIL

Ceani Vertelino Marques1

1Escola Municipal Marcolino Lili
E-mail: ceanymar@hotmail.com 

ORCID Id: https//orcid.org/0009-0003-9345-0093 

Osvanilton de Jesus Conceição2

2Universidade Estadual de Mato Grosso do Sul - UEMS
E-mail: osvaniltonconceicao@yahoo.com.br 

ORCID Id: https//orcid.org/0009-0003-2681-1354

Resumo
Este artigo apresenta uma reflexão sobre o ensino de duas danças indígenas da Etnia Terena na Escola Marcolino Lili,  
localizada na Aldeia Lagoinha no Município de Aquidauana em Mato Grosso do Sul. Assim, revisita-se o ensino e  
aprendizagem das danças indígenas no ambiente escolar para além do dia 19 de abril, data em que se instituiu como o 
dia dos povos indígenas no calendário oficial do Brasil. Para tanto, são apresentadas algumas características da Dança 
Kipâe - Dança da Ema e da Dança Siputerena - Dança das Mulheres, também, como modo de valorização da cultura  
indigena na escola e como um meio de resgate de valores socioculturais que favorecem tanto o desenvolvimento do ser 
humano com sua própria identidade, com os seus pares e com seu meio social.
Palavras-Chave: Dança Indígena; Ensino de Dança; Etnia Terena.

Abstract
This  article  presents  a  reflection  on  the  teaching  of  two  indigenous  dances  from the  Terena  ethnic  group  at  the 
Marcolino Lili School, situated in Lagoinha village, Mato Grosso do Sul. Thus, the teaching and learning of indigenous 
dances in the school environment is revisited beyond April 19, the date on which it  was established as the day of  
indigenous peoples in the official calendar of Brazil. To this end, some characteristics of the Kipâe Dance - Dance of the 
Ema and the Siputerena Dance - Dance of the Women are presented, also as a way of valuing indigenous culture at  
school and as a means of recovering socio-cultural values that favor both the development of the human being with his 
own identity, with his peers, and with his social environment.
Keywords: Indigenous Dance; Dance Teaching; Terena Ethnic Group.

Resumen
Este artículo presenta una reflexión sobre la enseñanza de dos danzas indígenas del grupo étnico Terena en la Escuela 
Marcolino Lili,  ubicada en la aldea de Lagoinha, municipio de Aquidauana, Mato Grosso do Sul.  Se revisa así la  
enseñanza y el aprendizaje de las danzas indígenas en el ámbito escolar, más allá del 19 de abril, fecha establecida como 
Día de los Pueblos Indígenas en el calendario oficial brasileño. Para ello, se presentan algunas características de la 
Danza Kipâe - Danza del Emú y la Danza Siputerena - Danza de las Mujeres, como una forma de valorar la cultura  
indígena en la escuela y como un medio para recuperar valores socioculturales que favorecen el desarrollo del ser  
humano en términos de su propia identidad, sus pares y su entorno social.
Palabras clave: Danza Indígena; Enseñanza de la danza; Grupo Étnico Terena.

INTRODUÇÃO 

Antes de falar da Dança Kipâe e da Dança Siputerena é necessário apresentar a Etinia Terena 
de onde emergem essas danças. Os indígenas mais velhos contam que, após a saída de uma região 
conhecida como Êxiva, o Povo Terena passou pelo Rio Paraguai e ocupou uma pequena extensão 
territorial do que hoje é conhecido como Estado de Mato Grosso do Sul. A saída do Êxiva até a  
chegada no Estado do Mato Grosso do Sul. Segundo esses indígenas, essa locomoção foi marcada 

ISSN: 2763-6569

https://doi.org/10.51995/2763-6569.v3i1e202211
mailto:osvaniltonconceicao@yahoo.com.br
mailto:ceanymar@hotmail.com
https://app.periodikos.com.br/journal/ijda


Dance and Arts Review – ISSN 2763-6569, 5(1), e202011                     2 doi: https://doi.org/10.51995/2763-6569.v3i1e202211 

por uma migração que durou muitos anos até a total chegada, permanência e implementação da 
agricultura como um meio de subsistência, existência e resistência do Povo Terena.

Das histórias que foram passadas de geração à geração, os Terenas mais velhos relatam que, 
em meados do século XIX, houve um momento importante para o Povo Terena, - a aliança firmada 
com o Povo Guaicuru na defesa e preservação dos seus territórios entre os anos de 1864 e 1870 
durante a Guerra do Paraguai. Tal união fortaleceu a existência e permanência e presença indígena 
em toda a dimensão territorial do Estado de Mato Grosso do Sul onde “Os índios Terena vivem 
basicamente  nos  municípios  de  Aquidauana,  Anastácio,  Dois  Irmãos  do  Buriti,  Sidrolândia, 
Miranda e Nioaque (...)”. (Vargas, 2011, p. 22). 

Além de viverem nessas cidades sulmatogrossenses, o Povo Terena também se encontra em 
outros estados brasileiros como São Paulo e Mato Grosso. No tocante a presença da Etnia Terena no 
Estado do Mato Grosso do Sul, observa-se que:

Os  indígenas  vivem atualmente  em dez  terras  indígenas  localizadas  nos 
seguintes  municípios:  Aquidauana,  onde  se  encontram  a  Terra  indígena 
Taunay-Ipegue, formada pelas aldeias Bananal, Lagoinha, Morrinho, Água 
Branca, Jaraguá, Imbirussú, Ipegue e Colônia Nova; a Terra Indígena Limão 
Verde  formada  pelas  aldeias  Limão  Verde,  Córrego  Seco  e  Buritizinho. 
Anastácio, onde se encontra a Terra indígena Aldeinha formada pela aldeia 
Aldeinha.   Miranda  incluindo  a  Terra  Indígena  Cachoeirinha,  composta 
pelas  aldeias  Cachoeirinha,  Argola,  Babaçu,  Morrinho,  Lagoinha  e  Mãe 
Terra;  a  Terra  Indígena  Lalima  composta  pela  aldeia  Lalima;  a  Terra 
Indígena  Pilad  Rebuá,  composta  pelas  aldeias  Moreira  e  Passarinho. 
Nioaque  Terra  Indígena  Nioaque,  composta  pelas  aldeias  Brejão, 
Taboquinha, Cabeceira e Água Branca. Dois irmãos do Buriti e Sidrolândia 
a Terra Indígena Buriti, composta pelas aldeias Buriti, Água Azul, Recanto, 
Oliveira, Olho D’água, Barreirinho, Córrego do Meio, Lagoinha, Tereré e 
Nova Bananal. Campo Grande onde se encontram as denominadas aldeias 
urbanas: Marçal de Souza, Água Limpa e Tarsila do Amaral, em Rochedo, 
Aldeia Bálsamo. (Vargas, 2011, p. 23).

Essas são as diferentes regiões sulmatogrossenses de onde o Povo Terena geram valiosas 
matérias culturais para nutrir a identidade indígena em Mato Grosso do Sul, assim como, outras 
etnias que vivem e resistem em outros territórios desse estado. E neste sentido, as danças, aqui 
apresentadas,  podem ser  entendidas  como uma das  atividades  que  fazem parte  das  riquezas  e 
heranças culturais da Etnia Terena e, por isso, a prática dessas danças são interpretadas como um 
dos modos de desenvolvimento e valorização da cultura, da identidade étnica e da ancestralidade 
Terena.

A Dança Kipâe e da Dança Siputerena que foram observadas na realização da pesquisa a 
partir da qual origina-se este artigo, ocorreram na Aldeia Lagoinha que é também conhecida como 
Kali Lâvona na língua da Etnia Terena. Essa aldeia é uma das oito aldeias localizadas no município  
de Aquidauana,  tem uma área total  de 7000 hectares e possui  como principal fonte de renda a 
agricultura,  mesmo que,  alguns de seus moradores e moradoras também tenham ocupações em 
pequenos mercados, no posto de saúde e nas duas escolas públicas que foram criadas para atender a  
comunidade da referida aldeia.

A Aldeia Lagoinha - Kali Lâvona surgiu em 1956 e denominou-se assim desde o momento 
em que Guilherme Moreira e sua esposa Dona Margarida Miguel Moreira passaram a cultivar suas 
terras na região compreendida pela Aldeia Lagoinha. O casal vivia na Aldeia Bananal e vinham 
todos os dias até essa área para cuidar das plantações, então, ao longo do tempo, perceberam que 
ficava longe para ir e vir diariamente e resolveram fazer uma pequena casa onde pudessem passar o 
dia, retornando apenas ao final da tarde para a Aldeia Bananal.

https://doi.org/10.51995/2763-6569.v3i1e202211


Dance and Arts Review – ISSN 2763-6569, 5(1), e202011                     3 doi: https://doi.org/10.51995/2763-6569.v3i1e202211 

Nessa época, outra família já havia fixado residência nessas terras,  mas, num local bem 
afastado de onde está a maior parte da população da Terena atualmente. O nome Kali Lâvona é uma 
homenagem a Dona Maria Carolina, uma senhora bem idosa que todas as vezes que passava perto 
da lagoa ficava admirando e dizia “kali lâvona!” Que significa lagoa pequena e, posteriormente, foi  
batizada de Aldeia Lagoinha. 

De  acordo  com  alguns  moradores,  a  Aldeia  Lagoinha  possui  cerca  de  600  moradores 
distribuídos em 154 famílias que vivem em casas feitas de tijolos em ruas de terra batida e traçada. 
Possuem  água  encanada,  porém  contam  com  o  abastecimento  de  água  potável  nos  períodos 
matutino das 06:00 às 08:00 e no período vespertino das 15:00 às 20:00. A Aldeia Lagoinha também 
possui energia elétrica, acesso à internet via fibra óptica, ponto de telefone fixo e TV a cabo.

A Aldeia Lagoinha é liderada pelo Cacique Levison Vicente que foi eleito no ano de 2020 e 
tem como segundo líder o senhor Galdino Gonçalves. Há ainda o Conselho Tribal composto pelo 
presidente  Luiz  Fernando  Delfino  e  pelo  vice-presidente  Flávio  Antônio  Cecé,  ambos  com 
mandatos vigentes por quatro anos, uma vez que as eleições acontecem de quatro em quatro anos 
com a participação de todos os moradores adultos da aldeia.

A DANÇA KIPÂE - HIYOKÉXOTI KIPÂE

A Dança Kipâe é também conhecida como Dança da Ema e Bate Pau. No passado, suas 
vestimentas eram feitas de penas de emas, aves terrestres de estatura alta e penugem amarronzada 
que eram caçadas com a finalidade de terem as suas penas utilizadas na produção das vestimentas 
trajadas na ocorrência da dança. Com a conscientização sobre a necessidade de preservação da 
fauna e da flora, as vestimentas passaram a ser confeccionadas com fibra de buriti, uma planta  
palmeira encontrada em diferentes regiões do país e que possui folhas em formato de leque. Em 
algumas  aldeias  ainda  há  vestimentas  produzidas  com penas  de  ema  por  que  foram feitas  no 
passado e preservadas até os dias atuais.

As crianças e adultos que não tem a vestimenta, dançam de shorts preto ou vermelho e 
pintam o corpo todo com tintas corporais que são extraídas de frutas e materiais nativos da aldeia,  
como por exemplo: o jenipapo que é misturado ao carvão na produção de tinta preta, as sementes de 
urucum de onde se extrai a tinta de cor vermelha e as cinzas obtidas da queima de carvão que é 
utilizada na produção de uma tinta de cor esbranquiçada.

Há relatos de que, no passado, existiam dois grupos de dançarinos, um chamado Xumonó e 
outro  Sukirikeonó,  esses  grupos  eram formados  com base  nas  características  e  qualidades  das 
pessoas que dançavam neles. O Xumonó era formado por pessoas alegres, calmas e brincalhonas, 
diferente do grupo Sukirikeonó que agregava pessoas bravas, valentes e que não brincavam com 
ninguém.  Tais  grupos  correspondiam  também  a  algumas  divisões  internas  da  própria  aldeia. 
Atualmente não existe mais essa evidente separação em dois grupos dentro da dança e, somente os 
velhos sabem a qual grupo pertencem.

Os anciãos relatam que existem sete partes da Dança Kipâe que também são chamadas de 
peças e cada peça tem seus significados. Sendo a primeira parte chamada Kóho que significa tuyuyu 
na língua Terena. Essa parte consiste na simulação de uma caçada onde os homens organizam uma 
tocaia, se locomovendo devagar e com cuidado para não fazer barulho e não assustar a caça, mas, 
mantendo uma atitude de atenção, uma vez que, eventualmente os inimigos poderão surgir antes da 
caça.

Na segunda parte, intitulada Tokopoti, encontro com caça ou com o inimigo, os passos são 
rápidos e a batida do tambor acelera. Na terceira parte,  intitulada Sa'íkovoti,  defende-se de seu 
inimigo ou caça, os homens viram-se um para o outro e em seguida dão as costas, como forma de  
mostrar que estão em posição de defesa à medida que a passada continua rápida. Essa parte da 
Dança Kipâe pode ser observada na imagem seguinte:

https://doi.org/10.51995/2763-6569.v3i1e202211


Dance and Arts Review – ISSN 2763-6569, 5(1), e202011                     4 doi: https://doi.org/10.51995/2763-6569.v3i1e202211 

Figura 1: Parte da Dança Kipâe intitulada Tokopoti. onte: Arquivo pessoal, 2017.

A quarta parte é intitulada Isukókoti  Tûti  e  simula uma luta que é realizada a partir  da 
movimentação da cabeça de cada participante, assim, os passos são similares ao da terceira parte, no 
entanto, inclui uma movimentação com as cabeças se aproximando como em um cumprimento mas, 
continuando com a  intenção de  simbolizar  uma luta  e,  do  mesmo modo,  mantém as  passadas 
rápidas.

Com o mesmo sentido da parte anterior, a quinta parte é intitulada Xuméxoti e simula um 
ataque com fecha, sendo iniciado com uma pausa para que a taquara seja colocada de lado e o arco 
e a flecha sejam posicionados. Essa parte é dividida em dois movimentos: o primeiro é mais lento e 
o segundo mais rápido.  No movimento lento, os homens observam com o arco e a flecha apontados 
para o alto. E no segundo movimento a dança acelera simulando um ataque enquanto os tambores 
soam em batidas muito rápidas.

A sexta parte é intitulada Kounákovope ne alu'okoti e consiste na organização de todos os 
participantes para o levantamento e abaixamento do cacique da dança. Então, os homens formam 
uma roda e fazem uma armação com as taquaras para sustentar o cacique que, no alto da armação, 
grita três vezes: Óoo! Atualmente há uma adaptação das partes seis e sete, pois, nem sempre é o 
cacique da dança que sobe na armação feita de taquara, mas sim, aquele que é corajoso e lutou em 
defesa de seu povo, merecendo ser coroado e exaltado. Além disso, as crianças também fazem a sua 
parte na Dança Kipâe e, às vezes, também são alçadas ao alto.

A sétima parte da Dança Kipâe -  Hiyokéxoti  Kipâe é intitulada alú'okope e consiste no 
momento final em que, em silêncio, o grupo desce o cacique da armação feita de taquara, como é 
possível observar na imagem a seguir:

https://doi.org/10.51995/2763-6569.v3i1e202211


Dance and Arts Review – ISSN 2763-6569, 5(1), e202011                     5 doi: https://doi.org/10.51995/2763-6569.v3i1e202211 

Figura 2: Parte da Dança Kipâe intitulada Alú'okope. Fonte: Arquivo Pessoal, 2010.

Por fim, a dança é encerrada com os homens formando uma roda e, em seguida, uma fileira  
para sair do local onde foi organizada a mesma roda. A ocorrência da apresentação completa pode 
durar cerca de até uma hora e meia a depender do local e do contexto de sua realização.

A DANÇA SIPUTERENA - HIYOKÉXOTI SIPUTERENA

A Dança Siputerena é também conhecida como Dança Putu Putu. Isso por que, com o passar 
do tempo, os nomes das danças foram sofrendo modificações que correspondem a diferentes modos 
de ler,  entender e agir  de cada grupo de indígenas que mantêm as danças em suas respectivas 
comunidades.  Posto  que,  “as  relações  que  os  homens  estabelecem  com  um  território  são 
constitutivas de sua identidade, assim como são as relações que os homens estabelecem entre si” 
(Mauro, 2011, p. 48).

Vale  ressaltar  que,  dentro  de  uma  estrutura  cultural  em  que  os  valores  indígenas  são 
cultivados, cada comunidade tem suas danças, suas roupas, suas caracterizações e suas diferentes 
formas de tocar seus instrumentos musicais dentre os quais, destaca-se o tambor. No entanto, o que 
une umas comunidades com as outras, são os tecidos, os instrumentos usados para fazer o som das 
danças e a cosmovisão indigena que nos permite compreender que “(...) Para além de onde cada um 
de nós nasce - um sítio, uma aldeia, uma comunidade, uma cidade -, estamos todos instalados num 
organismo maior que é a terra. Por isso dizemos que somos filhos da terra. (Krenak, 2022, p 103).

Assim como na Dança Kipâe, na Dança Siputerena são usados dois instrumentos musicais, o 
tambor e a flauta. Os trajes da dança antigamente eram feitos com um tecido chamado juta e existia  
um padrão a ser seguido. Atualmente, a juta é substituída pelo tecido de algodão puro na cor branca 
e não existe mais um padrão de roupas como no passado. Apenas os grafismos tradicionais formam 
um padrão juntamente com as cores vermelha, preta e branca, que são usadas, tanto para os homens, 
como para  as  mulheres.  Essas  cores  são utilizadas  para  pintar  os  trajes,  como também, para  a 
pintura corporal.

Concordando com Rosane de Andrade (2002, p. 49), que diz que “ao olharmos para as fotos, 
resgatamos o passado no presente”,  também utilizamos algumas imagens da Dança Siputerena, 

https://doi.org/10.51995/2763-6569.v3i1e202211


Dance and Arts Review – ISSN 2763-6569, 5(1), e202011                     6 doi: https://doi.org/10.51995/2763-6569.v3i1e202211 

como uma forma de completar as descrições que não conseguimos atender somente com o uso de 
palavras.  Nessa  perspectiva,  apresentamos  a  seguir,  a  imagem  da  primeira  parte  da  Dança 
Siputerena que é iniciada com as mulheres enfileiradas em duas filas paralelas com as quais se 
dirigem até o centro do espaço de acontecimento da dança:

Figura 3: Parte inicial da Dança Siputerena. Fonte: Arquivo Pessoal, 2017.

A segunda parte da Dança Siputerena consiste num cumprimento que é realizado depois que 
as fileiras de mulheres se localizam no centro do espaço. Então, cada dupla vai se separando e se 
locomovendo no espaço, formando uma meia lua. Depois, se encontram novamente e dão as mãos, 
se cumprimentando várias vezes com cada uma das mãos e, ao mesmo tempo, formando novamente 
a fila até o centro do espaço.

A terceira parte da Dança Siputerena é a formação de trios, um momento em que as duplas 
se separam novamente em diferentes lados do espaço onde formam trios e assim, voltam dançando 
até o centro do espaço. Ao chegar no centro do espaço o trio faz um retorno em meia lua e vai para  
um lado do espaço. A depender da região, a separação do trio acontece com as mulheres voltadas 
para a frente ou para trás.

A quarta parte da Dança Siputerena é a formação de uma grande roda em que a primeira 
dupla da fileira se encontra novamente e desenvolve uma dança tocando as mãos e alternando os 
movimentos para frente e para trás. E, assim, passam para a quinta parte, que é a finalização da 
formação anterior com um momento em que as duplas voltam a se encontrar e, aos poucos, vão 
desmanchando  a  roda.  Por  fim,  cada  dupla  fica  de  mãos  dadas  e  as  mulheres  voltam a  ficar 
enfileiradas para sair do espaço, como mostra a imagem a seguir:

https://doi.org/10.51995/2763-6569.v3i1e202211


Dance and Arts Review – ISSN 2763-6569, 5(1), e202011                     7 doi: https://doi.org/10.51995/2763-6569.v3i1e202211 

 

Figura 4: Quinta parte da Dança Siputerena. Fonte: Arquivo Pessoal, 2010.

A Dança Siputerena tem cerca de uma hora de apresentação quando são dançadas as cinco 
partes que a constituem. Na maioria das vezes, são dançadas a terceira e a quarta parte em festas e  
celebrações, apenas no dia 19 de abril que ela é realizada com todas as suas partes.

AS DANÇAS KIPÂE E SIPUTERENA EM UM AMBIENTE ESCOLAR

Na Escola  Marcolino  Lili,  localizada  na  Aldeia  Lagoinha,  a  prática  da  Dança  não  está 
presente de maneira expressiva e,  por isso,  ainda não tem sido compreendida como linguagem 
cultural, como campo do conhecimento, como linguagem expressiva e como recurso pedagógico em 
suas potencialidades para a formação educacional, intelectual e histórica de crianças e jovens. Em 
função disso, torna-se cada vez mais necessária a realização de propostas que visam desenvolver e 
potencializar o ensino de danças dentro do ambiente escolar.

Na  Escola  Marcolino  Lili,  as  danças  indígenas  são  praticadas  apenas  em  datas 
comemorativas  e  na  semana do dia  19 de abril.  Por  isso,  a  pesquisa  que originou este  artigo, 
centrou-se no objetivo de incluir as danças indígenas no currículo escolar para além do dia 19 de 
abril  e  para  além das  festividades,  uma  vez  que,  a  dança  promove  a  interação  entre  pessoas, 
potencializa a expressividade e a criatividade. Assim, a Dança “pode ser considerada não só como 
estímulo da imaginação, mas, como um constante desafio para o intelecto e um cultivo do senso de 
apreciação”. (Santos, 2006, p. 43).

A abordagem da Dança no ambiente escolar, acontece de forma processual, sendo trabalhada 
primeiramente,  a  história  das  duas  danças  indígenas,  sua  origem,  seus  significados,  acessórios, 
instrumentos e cores. Para cada aula é estudado minuciosamente um tema por meio de entrevistas 
com as anciãs e anciões da comunidade local, compartilhamento de fotos e de reportagens sobre a 
cultura  indigena.  E,  assim,  salientamos  que  a  participação  da  comunidade  indigena  nos  temas 
abordados é uma forma de alimentar a Dança dentro do ambiente escolar e, também, de valorizar os  
moradores mais antigos e seus saberes sobre cultura e identidade indígena.

Outro ponto estudado durante as  aulas,  é  a  história  da Aldeia  Lagoinha,  a  qual  o Povo 
Terena  pertence,  sendo  veiculadas  informações  por  meio  de  palestras  do  cacique  e  de  alguns 

https://doi.org/10.51995/2763-6569.v3i1e202211


Dance and Arts Review – ISSN 2763-6569, 5(1), e202011                     8 doi: https://doi.org/10.51995/2763-6569.v3i1e202211 

moradores e moradoras que fazem parte da história da comunidade.  O mesmo acontece com o 
estudo das sementes que são usadas na elaboração das roupas e acessórios, no entendimento das 
cores e matérias naturais utilizadas na elaboração das tintas usadas dentro das duas danças.

Na educação escolar é sempre necessário refletir  sobre a importância da preservação da 
cultura  e  das  danças  indígenas  dentro  do  currículo  escolar.  E,  especificamente  nas  escolas 
localizadas em comunidades indígenas da Etnia  Terena,  é,  igualmente necessário,  a  prática das 
danças para além das festividades e para além do dia 19 de abril, pois, ao dançarmos, estaremos 
expressando traços significativos da nossa identidade e dos nossos saberes culturais.

Os  Caminhos  percorridos  para  as  práticas  da  Dança  Kipâe  e  da  Dança  Siputerena  no 
ambiente  escolar,  passa  pela  contextualização  dessas  danças,  suas  histórias  e  suas  respectivas 
origens, pelo estudo dos movimentos de cada uma dessas danças e pelas noções básicas sobre o 
corpo na realização dessas danças, mais especificamente, o trabalho que deve ser realizado a partir 
do entendimento do copo em relação ao chão e ao espaço de acontecimento dessas danças. Deste 
modo, os alunos e alunas são levados a conhecer e trabalhar com as musculaturas e articulações do 
corpo como os joelhos, cotovelos, punhos, tornozelos, ombros, braços e quadril.

Em meio a conscientização corporal e suas possibilidades de interação com o espaço, os 
alunos e alunas vão vivenciando no ambiente escolar, um processo de interação social, artístico e 
cultural que reforça e empodera as suas identidades diante da construção de saberes que, mesmo nas 
escolas  localizadas  em aldeias  indígenas,  seguem  uma  lógica  excludente  que  não  considera  o 
potencial formativo, intelectual e cultural de povos originários e afro-brasileiros. “Tudo isso leva-
nos a perceber a dança como um elemento integrador e intrigante do processo educacional. No que 
tange a sociedade, a dança tem tido o poder de reforçar a importância do corpo como instrumento e 
símbolo do poder”. (Santos, 2006, p. 43).

Além de trabalhar a socialização, a prática da dança possibilita o conhecer de si mesmo e é 
uma importante atividade que está presente na humanidade desde os primórdios, uma vez que, em 
todas as culturas a dança está presente e possui significados muito profundos que expressam as 
forças de cada povo, as crenças em diferentes deuses e seres,  as afetividades e diferenças e as 
diversas etapas da vida. Trilhando por essa perspectiva, reconhecemos que:

O  corpo  que  dança  permite  o  sensível  com  toda  a  sua  gama  de 
possibilidades  de  sensações  e  reverberações  variadas  de  imagens  e 
significados. Essas percepções são incorporadas pelo artista em criação e 
ação cênica por meio de suas vivências e experiências – como tatuagens em 
movimento revelando que o corpo é vestido de seus vestígios. (Miller, 2012, 
p.118).

Ainda  de  acordo  com  as  possibilidades  de  acesso  ao  sensível  que  a  prática  da  dança 
oportuniza, acreditamos que o ensino da Dança Kipâe e da Dança Siputerena no ambiente escolar 
também impulsiona uma valiosa  interação com a comunidade indígena  da Aldeia  Lagoinha de 
modo que, a partir dessa interação é possível surgir outras experiências com outras danças e outras 
referências de artes e culturas indígenas. Vale ressaltar que, embora as vivências dessas duas danças 
indígenas  estejam  voltadas  para  a  prática  na  escola,  algumas  experiências  envolvendo  outros 
espaços da comunidade em que a escola está localizada são também parte da interação estabelecida 
entre os estudantes e as demais moradoras e moradores locais.

Para incluir as danças indígenas no ambiente escolar e considerá-la como um campo a ser 
estudado para além do entretenimento e  das festividades,  foi  preciso desenvolver uma reflexão 
dessas  danças  enquanto atividades  geradoras  de  conhecimentos  que  estão asseguradas  pela  Lei 
11.645/08 que tornou obrigatório a inserção da cultura, da história e dos saberes afro-brasileiros e 
indígenas no currículo escolar do ensino fundamental e ensino médio no Brasil.

Do  mesmo  modo,  a  abordagem  da  Dança  na  escola  está  em  conformidade  ao  ensino 
proposto  pela  Base  Nacional  Comum  Curricular  -  BNCC  para  a  Educação  Infantil  e  Ensino 

https://doi.org/10.51995/2763-6569.v3i1e202211


Dance and Arts Review – ISSN 2763-6569, 5(1), e202011                     9 doi: https://doi.org/10.51995/2763-6569.v3i1e202211 

Fundamental que foi homologada em 20 de dezembro de 2017 e inclui a Dança dentro do currículo 
escolar  por  meio  da  disciplina  de  Educação Física  e  da  Disciplina  de  Artes.  Com base  nisso,  
salientamos que a abordagem da Dança Kipâe e da Dança Siputerena na Escola Marcolino Lili se dá 
por intermédio das disciplinas Artes e Cultura Terena, Língua Terena e Educação Física, sendo a 
primeira disciplina na área da Arte e a segunda, como o próprio  nome já revela, da Educação 
Física.

Para  cada  encontro  realizado  na  escola,  é  solicitado  aos  participantes,  um  relato  de 
experiência em formato de diário de bordo,  são relatos,  preferencialmente,  construídos após os 
encontros e, posteriormente, somados á outros relatos e arquivados na escola como registros que 
poderão  ser  acessados  por  outras  pessoas.  Esses  registros  são  construídos  com  o  intuito  de 
documentar  as  práticas  das  danças  indígenas  na  escola  no cotidiano escolar  e  não somente  na 
semana do dia 19 de abril.

Os relatos adquiridos no trabalho realizado com a Dança Kipâe e a Dança Siputerena é 
proposto pela dimensão de uma abordagem sensível que valoriza as sensações que atravessam os 
corpos que dançam, as percepções que são despertadas nesses corpos e as relações que são criadas 
entre  os  seres  humanos  e  os  diferentes  elementos  da  natureza.  Como  exemplo  dessa  relação, 
citamos o contato dos pés com o chão, uma vez que, para realizar essas danças é preciso tirar os 
sapatos. 

Colaborando com essa reflexão sobre as vivências e experiências decorrentes do sentir e 
perceber as partes do corpo em relação com o espaço e os elementos da natureza, podemos observar 
que,  quando abandonamos  os  sapatos  e  assim nos  permitimos  o  contato  com o chão,  “os  pés 
apresentam uma íntima relação com o solo. Penetram a terra como se adquirissem raízes, sugam-na 
como se recolhessem a seiva (…) levantam a poeira; mastigam, devolvem e resolvem a terra através 
de seus múltiplos apoios.” (Rodrigues, 2005, p. 46). 

Assim,  ao  colocarmos  os  pés  em contato  com  chão  e  começarmos  as  movimentações, 
percebemos  que  estamos enraizandos  e  acessando um sentido  de  relação ancestral  com a  mãe 
natureza. Este é um dos entendimentos do Povo Terena que acredita que, ao dançarmos, estamos 
vibrando de felicidade e, por isso, festejando a cultura e a própria identidade ancestral na Aldeia 
Lagoinha  que  é  uma  comunidade  localizada  no  Distrito  de  Taunay,  aproximadamente  a  70 
quilômetros do Município de Aquidauana e a 264 quilômetros de Campo Grande, capital de um 
estado que tem a presença indígena em grande parte da sua extensão territorial.

CONSIDERAÇÕES FINAIS

A observação de que a dança indígena é lembrada apenas na semana do dia 19 de abril,  
causa uma significativa inquietação, pois, dentro da Aldeia Lagoinha, as danças fazem parte do 
cotidiano da comunidade mas, não fazem parte do cotidiano escolar.  Surgindo como atividades 
curriculares apenas na semana de comemoração do dia 19 de abril, época em que as informações 
sobre  as  danças  indígenas  são  passadas  nos  ensaios  coordenados  por  algumas  pessoas  da 
comunidade que lideram a prática das danças fora do ambiente escolar.

O ensino das danças indígenas com o intuito de agregar atividades à datas comemorativas, 
contempla apenas a forma como se dança e não as histórias e os contextos de onde emergem as  
forças  motrizes  que  constituem  essas  danças.  Do  mesmo  modo,  não  se  oportuniza  o 
desenvolvimento de reflexões sobre os significados das partes de cada uma das danças, sobre as 
cores nas roupas e sobre as pinturas nos corpos. Por isso, é preciso provocar uma mudança no 
formato  em  que  o  ensino  das  danças  indígenas  acontecem  dentro  do  ambiente  escolar  e, 
simultaneamente, promover a continuidade desse ensino para além das festividades marcadas por 
algumas datas comemorativas.

Então, para chegar ao ensino da Dança Kipâe e da Dança Siputerena no ambiente escolar,  
foi preciso levantar dados e questões que atravessam a identidade indígena, o papel de uma arte-
educadores preocupados com os meios de ensino e aprendizagem da Dança no ambiente escolar e o 

https://doi.org/10.51995/2763-6569.v3i1e202211


Dance and Arts Review – ISSN 2763-6569, 5(1), e202011                     10 doi: https://doi.org/10.51995/2763-6569.v3i1e202211      

lugar de fala e de vivências de uma indígena diante da realização de uma pesquisa acadêmica sobre  
as  danças  de  sua  própria  cultura.  E  isso  possibilitou que  a  organização deste  artigo atendesse, 
também, a necessidade de um levantamento crítico sobre o entendimento que a prática e os saberes 
relacionados à Dança devem ser fomentados para além do dia 19 de abril, data instituída como o dia 
do indígena brasileiro dentre as festividades e outras datas comemorativas no calendário nacional. 
Assim, sabe-se que todo dia é dia do indígena brasileiro que fundou, alimentou e habitou este país 
muito antes da integração europeia,  a partir  da qual  o vasto território nacional foi  denominado 
Brasil.

Assim,  para  desenvolver  a  pesquisa  que  originou  este  texto,  foi  necessário  olhar  com 
atenção para os costumes e modos de organização da Comunidade Terena, seus modos de ensino e 
aprendizagem e,  igualmente,  foi  preciso  buscar  outras  referências  metodológicas  que  oferecem 
modos e procedimentos de coletas de dados e organização de materiais sobre o tema estudado. A 
exemplo da etnografia que, em linhas gerais, é um método comumente utilizado por antropólogos e 
antropólogas para analisar, coletar dados, descrever e tecer reflexões sobre determinados grupos 
étnicos, seus saberes e costumes.

Diante das práticas que já foram realizadas na Escola Marcolino Lili, salientamos que, a 
importância de propor o ensino da Dança Kipâe e da Dança Siputerena no ambiente escolar para 
além de  uma comemoração e  de  uma data  imposta  que  não reflete  as  diversas  condições  dos 
indígenas que estão espalhados nas diferentes regiões deste país que, apesar de ter uma grande 
presença  de  diferentes  etnias  indígenas  em  vários  territórios,  nem  sempre  valoriza  os  saberes 
culturais dos povos originários. E isso se deve ao epistemicídio, ao preconceito e ao racismo para 
com esses povos. Então, na tentativa de promover o respeito aos diferentes saberes e aos diversos 
modos  culturais  existentes  no  país,  algumas  propostas  são  desenvolvidas  em  ambientes  como 
escolas e universidades que ampliam as suas respectivas expectativas epistêmicas para além dos 
padrões eurocentrados.

Por isso, a proposta de ensino e aprendizagem de duas danças indígenas pode ser entendida 
como um projeto piloto que alimenta o desejo de difundir a cultura do Povo Terena para outras  
escolas, outras aldeias e outros artistas, docentes e pesquisadoras e pesquisadores. E, da mesma 
forma,  pode  ser  entendida  como  um  modo  de  resistência,  de  cultivo  de  raízes  ancestrais,  de 
alimentação de diferentes possibilidades de construção de saberes e de valorização da identidade e 
da cultura do Povo Terena.

E a Dança é uma das formas de resistência e reinvenção dos corpos indígenas, uma vez que, 
a Dança não é simplesmente um registro de uma determinada comunidade, é sim um registro da 
vida impressa em corpos que contam histórias de superação e inventividade através das vivências de 
uma etnia.  Neste sentido, a Dança Kipaê e a Dança Siputerena aqui apresentadas, expressam o 
pertencimento do meu povo e representam a força de uma identidade brasileira chamada Terena.

REFERÊNCIAS 

Andrade, R. (2002). Fotografia e Antropologia - olhares fora-dentro. Estação Liberdade; Educ.

Krenak, A. (2022). Futuro ancestral.  Companhia das Letras.

Mauro,  V.  F.  (2011).  A  trajetória  dos  índios  Krohô-  Kanela:  etnicidade,  territorialização  e 
reconhecimento de direitos territoriais. (Dissertação, Mestrado em História), Universidade Federal 
da Grande Dourado, Dourados.

Miller, J. (2012). Qual é o corpo que dança? Dança e educação somática para adultos e crianças. 
Summus Editorial.

Rodrigues, G. (2005). Bailarino-Pesquisador-Intérprete, processo de formação. FUNARTE.

https://doi.org/10.51995/2763-6569.v3i1e202211


Dance and Arts Review – ISSN 2763-6569, 5(1), e202011                     11 doi: https://doi.org/10.51995/2763-6569.v3i1e202211      

Santos,  I.  F.  dos  (2006).  Corpo  e  Ancestralidade:  Uma proposta  pluricultural  de  dança  arte-
educação. 2ª ed. Terceira Margem.

Vargas,  V.  L.  F.  (2011).  A dimensão sociopolítica  do território  para  os  Terenas:  as  aldeias  nos 
séculos  XX  e  XXI.  (Dissertação,  Doutorado  em  História),  Universidade  Federal  Fluminense, 
Niterói.

Submitted date: July 12, 2025

Accepted date: September 17, 2025

https://doi.org/10.51995/2763-6569.v3i1e202211

